
30 Años de Investigación en Astrología Médica

Bruno Huber

Transcripción de conferencia (1.98x)

Buenos días a todos. Mi exposición de hoy es referente a investigación de
base, en concreto sobre astrología médica. Probablemente no lo sepáis,
pero yo soy psicólogo de profesión y mi aproximación al ser humano es
psicológica. Es importante ponerlo de manifiesto para que comprendáis
mi punto de vista. 

La enfermedad (la enfermedad física) es para mí, ante todo, el resultado
de problemas no resueltos de algún tipo. Si no resuelvo los conflictos
que tengo a nivel emocional o mental, estos pueden manifestarse en el
nivel  físico  para  evidenciar  que  en  mi  interior  tengo  algún  tipo  de
problema  y  debo  prestarle  atención.  Esto  es  un  punto  de  vista
estrictamente psicológico. Sé que hay enfermedades que, en apariencia,
no  tienen  un  origen  psicológico;  al  menos  esto  es  lo  que  dicen  los
médicos.  No  estoy  contradiciendo  a  la  profesión  médica  y  sus
conocimientos sino que añado que los procesos psicosomáticos son muy
a menudo la causa de las enfermedades. Delimitémoslo así. Hay gente
que dice que todas las enfermedades son la expresión de un problema
psicológico pero yo voy a dejar este tema abierto. 

La astrología médica ha ido siempre «al caso». Es decir: «Tenemos una
enfermedad… miremos dónde está en la  carta».  En algunos libros de
astrología medievales se presentan constelaciones que supuestamente
producían ciertas  enfermedades.  Al  intentar  trabajar  con estos  textos
queda claro que la base de este pensamiento es que el cuerpo humano
se divide en partes astrológicas. La cabeza corresponde a Aries, al cuello
a Tauro, etc. 



Esta clasificación es muy conocida en astrología. He intentado identificar
enfermedades  basándome  en  este  esquema  numerosas  veces  y,
sintiéndolo mucho, debo decir que no siempre funciona. Probablemente
se deba a que cuando se elaboró este esquema se conocía muy poco
sobre el interior del cuerpo ser humano. Solo se conocía el exterior, por
eso las relaciones se establecen sólo con la estructura externa, con las
partes visibles del cuerpo. Los astrólogos de la Antigüedad solo sabían
que el  corazón latía  en el  interior  del  cuerpo  e  incluso creían  que el
pensamiento  se  realizaba  en  el  corazón.  Los  antiguos  griegos,  por
ejemplo, no situaban el pensamiento en la cabeza. En la Edad Media ya se
conocía  más  el  interior  del  cuerpo…  el  hígado,  el  cerebro…  pero  se
tenían una visión muy superficial del cuerpo. Este esquema, que aún es
utilizado  hoy  en  día  por  muchos  astrólogos,  no  funciona  siempre  en
casos concretos.   

Mi  problema  era,  pues,  encontrar  cuáles  podían  ser  las  bases  que
constituyeran los problemas que  podemos ver como enfermedades.  

Tengo  mucha  experiencia  tratando  problemas  psicológicos  y  puedo
señalarlos con exactitud en la carta, esto no es una dificultad para mi.
Conozco  constelaciones,  agrupaciones  de  aspectos,  acumulaciones  de
planetas  en  algún  signo  o  casa  en  concreto,  etc.  que  producen
determinados problemas o enfermedades en el  nivel  psicológico.  Y lo
que  observé  es  que  ciertos  problemas  que  sabía  que  eran  de  tipo
psicológico se manifestaban en determinadas personas también como
enfermedades físicas. Es lo que conocemos como la vía psicosomática. 

Obviamente existe un vínculo entre la psique y el cuerpo y el objetivo de
mi  investigación  era  encontrar  cómo  funcionaba  este  mecanismo  de
relación entre la psique y el cuerpo. Cuál era el camino para que ciertos
problemas  psicológicos  conocidos  encontraran  la  manera  de
manifestarse en el cuerpo físico. 

Como sabemos, tenemos diferentes elementos en nuestro equipo:  los
planetas, que pueden tener aspectos o no, y luego tenemos los signos y
las casas. Podemos añadir matices pero este es nuestro equipo básico:
planetas, aspectos, signos y casas. Después de trabajar muchos años con
esto,  encontré  dos  o  tres  indicadores  que  muestran  claramente  ser
«portadores» de energías perturbadoras de la psique hacia el cuerpo. El
primero de ellos lo constituyen los planetas. Los planetas establecen un
vínculo claro entre la psique y el cuerpo. Y para mí está claro cómo lo
hacen. 

Los  planetas  son,  por  una  parte,  instrumentos  sensoriales.  Los  siete
planetas clásicos, es decir, sin los tres planetas descubiertos desde de la
Revolución Francesa, pueden describirse como siete órganos sensoriales.
Oficialmente  tenemos  cinco  sentidos  que  se  pueden  relacionar
claramente con cinco planetas. La vista es Júpiter,  el oído es Mercurio
(aquí  tenemos  también  la  garganta  que nos  permite  hablar,  formular
nuestros pensamientos), la función táctil (el tacto) es Saturno, el paladar



(el gusto) es Venus y el olfato es Marte (también la nariz, como órgano
visible). 

Esta  representación  es  una  forma  utilizada  en  la  Antigüedad  por  los
gnósticos,  basada  en  el  candelabro  de  siete  brazos  del  judaísmo  o
Menorá. Fijémonos sólo en la parte superior del gráfico. Aquí tenemos
los planetas dispuestos según el «orden ptolomeico».  Empezando por la
izquierda:  Saturno,  Júpiter,  Marte,  Sol,  Venus,  Mercurio  y  Luna.  Esta
clasificación se realiza según la velocidad visual en el cielo. Saturno es el
planeta más lento y la Luna el más rápido. 

Esta ordenación también se utiliza para establecer los regentes de los
años (de Saturno a la Luna y vuelta a empezar). Pero esto no tiene nada
que ver con lo que estamos viendo ahora.  

Aquí  tenemos  siete  planetas.  El  Sol,  y  la  Luna  no  son  instrumentos
sensoriales «oficiales», pero veamos porqué los he incluido. 

El Sol es el sentido del yo. Con el Sol soy consciente de mí mismo, me
percibo  o  pienso  sobre  mí  mismo.  Es  un  sentido  que  me  hace  ser
consciente  de  mí  mismo.  Con  el  Sol  no  necesito  ayuda  externa,  por
ejemplo  de  alguien  que  me  diga  que  existo.  Puedo  percibirme  a  mí
mismo por  lo  que pienso,  lo  que hago… Ya conocéis  la  famosa frase
«cogito ergo sum» (pienso luego existo).  Tenemos una herramienta,  el
pensamiento (el Sol), con la que percibimos qué pensamos y nos permite
decir: «pienso, luego estoy ahí». Por lo tanto es el sentido del yo.



La Luna es, podríamos decir, lo contrario. La Luna nos permite percibir
nuestro alrededor.  La Luna es sensitividad y  percibe lo que está a mi
alrededor. Por eso está también interesada en contactar con lo que me
rodea, en especial con la gente. Por eso es el sentido del tú.  

Podemos  relacionar  estos  dos  planetas  con  los  dos  hemisferios  del
cerebro. Como sabemos, en el cerebro las cosas están al revés que en el
resto del cuerpo.       

La parte derecha del cuerpo está controlada por el  lado izquierdo del
cerebro y la parte izquierda por el lado derecho. 

El Sol rige el hemisferio izquierdo, el pensamiento constructivo y realista.
Lo que los científicos denominan pensamiento racional tiene lugar en el
hemisferio cerebral izquierdo. Y la Luna rige el hemisferio derecho y la
parte  izquierda  del  cuerpo.  Es  lo  que  los  científicos  denominan
pensamiento irracional, aunque yo lo llamo «no-racional».

Así como tenemos el olfato para oler, tenemos el hemisferio izquierdo
del cerebro para pensar de manera clara y objetiva. Esta es la base de
este  pensamiento.  Lo  importante  es  que  aquí  tenemos  órganos
sensoriales  que  nos  permiten  percibir  el  mundo  que  nos  rodea  y
percibirnos a nosotros mismos. 

Podemos oler a las personas. A veces una persona nos cae bien porque
nos  gusta  su  olor.  Otras  veces  no  soportamos  a  alguien  porque  nos
disgusta su olor. Percibimos nuestro entorno intensamente con nuestros
sentidos.  Y  estos  siete  planetas  son  nuestros  instrumentos  de
percepción.

En nuestra vida diaria hacemos un cribado constante de nuestro entorno
con  nuestros  sentidos.  Este  proceso  es  en  gran  medida  inconsciente.
Sencillamente  funciona.  Olemos,  vemos,  etc.  y  esto  produce  un  flujo
constante de información sobre las condiciones de nuestro alrededor.  Y
con esta información puedo reaccionar a la situación en la que estoy, a la
persona que se dirige a mí o me hace algo, etc.



El siguiente punto es cómo reaccionamos a lo que percibimos. El primer
aparato que reacciona en nuestro interior es el sistema endocrino. Las
glándulas del sistema endocrino están directamente relacionadas con su
correspondiente  instrumento  sensorial.  Es  una  reacción  inmediata  y
absolutamente inconsciente. Tras recibir una impresión de determinados
órganos  sensoriales,  la  glándulas  reaccionan  instantáneamente
produciendo hormonas que se vierten en los vasos sanguíneos y que la
sangre transporta a los órganos receptivos, músculos u otras partes del
cuerpo que deben reaccionar. Es decir, la respuesta está estimulada por
las hormonas.  

Así  es  como  funciona.  Percibimos  sensorialmente  a  través  de  los
planetas, las glándulas del sistema endocrino reaccionan estimulando al
cuerpo  mediante  la  producción  de  hormonas  y  después  tenemos  la
reacción.

Por ejemplo, alguien se acerca a mí con una cara de pocos amigos y con el
puño  en  alto…  lo  veo,  probablemente  también  percibo  un  olor
desagradable, y la información va hacia adentro, en este caso especial,
hacia  unas  glándulas  denominadas  suprarrenales  que  segregan  una
hormona llamada adrenalina. La adrenalina llega a los músculos a través
de la sangre y provoca que el azúcar se transforme en energía, para que
pueda pelear con la persona que se acerca con el puño levantado.

Lo mismo sucede si estoy andando por la carretera y veo que un coche
viene  hacia  mí.  Tengo  que  correr.  Veo  el  coche,  la  suprarrenales
reaccionan, se produce energía para correr y corro.

Tenemos (1) la situación, (2) la percepción de la situación por los órganos
sensoriales, (3) la reacción del sistema endocrino produciendo hormonas
que hacen que (4) el cuerpo reaccione... esperemos que de acuerdo con
la situación. 

He mencionado el caso de reacción mediante producción de adrenalina
ante la necesidad de energía para pelear o correr. Pero normalmente las
reacciones son más complejas y percibimos a través de varios órganos
sensoriales. Por ejemplo, en el caso del coche que viene hacia mí, además
de verlo, probablemente también oigo el ruido que produce al acercarse,
tal vez incluso antes de girar la cabeza y verlo. En este caso  la percepción
se realiza por un canal doble que también estimula las mismas glándulas
suprarrenales. 

En  cierto  modo  se  produce  una  traslación.  Tenemos  (1)  el  nivel  del
mundo exterior,   (2) el nivel  de la percepción sensorial,  (3) el sistema
endocrino  que  reacciona  ante  la  información  que  proviene  de  la
percepción (tercer nivel) y (4) la reacción de los órganos del cuerpo a la
estimulación  por  parte  del  sistema  endocrino  (cuarto  nivel).  Es  un
proceso  de  traslación  en  cuatro  niveles.  Y  todo  esto  lo  hacen  los
planetas.



Veamos las descripciones de la parte de abajo del gráfico. Estas son las
glándulas del sistema endocrino.  La epífisis (glándula pineal) es Saturno.
Es una glándula muy pequeña que se encuentra en medio de la cabeza,
debajo del córtex cerebral. La hipófisis o glándula pituitaria (Júpiter) es
otra  glándula  también  muy pequeña que produce unas  35  hormonas
diferentes.  Es  una  glándula  muy  importante  porque  controla  otras
glándulas.     

Saturno  rige  el  cuerpo  pineal  y  Júpiter  la  pituitaria.  Marte  rige  las
suprarrenales  y  Venus  el  páncreas.  Estas  últimas  forman  un  sistema
antagonista. Marte y Venus, lo sabemos de otros niveles, ¿no es cierto?...
como las funciones de varón y hembra, etc.  

En  este  sentido,  las  suprarrenales  tienen  la  capacidad  de  producir
energía a partir de sustancias almacenadas en el cuerpo. Venus con el
páncreas  tiene  la  capacidad  de  digerir  los  nutrientes  que  llegan  al
cuerpo,  asimilarlos  y  almacenarlos  en  el  cuerpo  como  reservas,  que
después se usan para crear energía. La acumulación de reservas es una
función de Venus, el páncreas coordina el proceso de integración de los
nutrientes  en  el  cuerpo,  esto  es,  el  proceso  de  asimilación  de  los
nutrientes. Y Marte tiene la capacidad de utilizar estas sustancias para
producir energía en los órganos, músculos, etc. 

Como  vemos  son  funciones  antagonistas,  no  contrarias,  que  deben
equilibrarse de acuerdo con la situación. En unas situaciones predomina
Marte  y  en  otras  Venus.  Cuando  descansamos,  nos  relajamos  y
disfrutamos de la comida, Venus está más activo.  El gusto (Venus) no
solo nos permite disfrutar de la comida sino que además nos ayuda a
seleccionar si la comida es buena y puedo comerla o no lo es y debo
rechazarla.  Por  supuesto,  antes  puedo  oler  la  comida  pero  el  olfato
(Marte)  puede  traicionarnos  puesto  que  no  siempre  acierta  en  este
proceso. Aunque la comida huela bien, finalmente es el paladar, esto es,
el gusto (boca) quien decide si la comida es buena o no. Y si no es buena,
probablemente estemos en una situación delicada (risas)… depende de
donde estemos… en según en qué sitio se puede escupir la comida sin
problemas…  



Como vemos, Venus es muy importante en la ingestión de alimentos y
después de digerirlos almacena los nutrientes en forma de sustancias
que más tarde pueden ser utilizadas para producir la energía necesaria
para actuar o pensar (función que también requiere energía).     

Por otra parte, Marte no está ahí solo para luchar o correr sino también
para conseguir la comida. Imaginemos a un animal en el bosque que de
repente siente hambre. ¿Qué es lo primero? Huele el aire, se levanta y
con el olfato intenta seguir el rastro de algún animal. Conseguir comida
es una función típicamente marciana, las suprarrenales deben producir
adrenalina  para  correr  tras  la  presa  o,  en  el  caso  de  los  humanos,
trabajar  para comprar comida.  Necesitamos energía  para   realizar  los
movimientos. Y olfatear es también una función de Marte. Olfateamos
una buena comida y necesitamos energía para conseguirla (en el caso
del animal) o para trabajar y comprarla (en el caso de los humanos). 

Como  vemos  la  actividad  coordinada  de  ambos  planetas  es  muy
importante para el buen funcionamiento de nuestro cuerpo. No pueden
separarse. Debemos disponer de sustancias que puedan convertirse en
energía y la obtención de las sustancias y su asimilación  están reguladas
por estos dos planetas.

Esta es una función claramente antagonista. También experimentamos
Marte  y  Venus  más  como  polaridad.  Por  ejemplo  en  el  nivel  sexual,
donde dos personas diferentes, un hombre y una mujer, se acercan y por
una parte tienen la dificultad de comprender al otro, un ser construido
de forma muy diferente,  pero por  otra  parte  esto  produce una gran
atracción, la atracción sexual. Pero se experimenta como una polaridad
que produce el sentimiento de que el otro sexo «es muy diferente, no es
como yo» y esto puede ser un problema.    

Pero en el nivel biológico básico no existe este problema de oposición,
de ser diferente,  ahí funciona como un antagonismo en el que ambas
funciones  trabajan  de  forma  conjunta  reajustando  el  equilibrio  de
manera muy sutil constantemente.  Podríamos decir que el reajuste se
produce cada minuto, unas veces predomina una función y otras veces la
otra. 



Ahora bien, estas dos funciones están controladas por Júpiter. Debemos
considerar varios aspectos para entender porqué Júpiter tiene un papel
tan predominante en este sistema. 

En el nivel astronómico vemos claramente que Júpiter es el planeta más
grande  (a parte del Sol) y si el Sol no estuviera, si despareciera, Júpiter
ocuparía su lugar. Se necesitarían miles de años para producir el nuevo
orden pero finalmente encontraríamos a Júpiter en el centro del sistema
brillando como el Sol. Júpiter es suficientemente poderoso como para
hacerlo. Este sería el papel de Júpiter en caso de pérdida del Sol. El Sol
es mucho más grande y durará mucho más que Júpiter pero, si se diera
el caso, sería capaz de sustituir al Sol. Esto nos muestra la importancia
de Júpiter en el sistema solar. 

Otro  punto  de  vista  es  que  en  este  sistema  energético  la  glándula
pituitaria  tiene una función de intervención sobre otras glándulas,  es
una instancia de control. 



Puede, por ejemplo, controlar las suprarrenales y el páncreas, es decir a
Marte y a Venus. También puede controlar a Mercurio. Y en ciertos casos
puede incluso anteponerse al Sol y a la Luna. Por ejemplo en casos de
peligro extremo en los que ni el pensamiento ni el sentimiento son lo
suficientemente rápidos para valorar la situación correctamente, Júpiter
pasa a controlar todas las glándulas y las estimula según lo requiere la
situación, no de la manera que el pensamiento quisiera.  Esta es una de
las  principales  causas   de  las  perturbaciones  psicosomáticas  porque,
como  sabemos,  en  determinadas  situaciones  el  pensamiento  y  el
sentimiento  pueden  ir  en  direcciones  opuestas  y  entonces
corporalmente se necesita un funcionamiento inconsciente. 

Por ejemplo,  si  pienso:  «Quiero vivir,  amo la  vida y quiero vivir  tanto
como sea posible», esto es una convicción de mi mente o de mi psique,
tal  vez  de  mi  sentimiento.  Pero  puede  ser  que  mi  funcionamiento
inconsciente,  que  está  controlado  fundamentalmente  por  el  nivel
biológico diga: «Esta vida se ha acabado, ya no puedo obtener nada más
de  ella».  Entonces  se  inicia  una  lucha  entre  el  agente  de  control
inconsciente que puede ser Júpiter que dice: «Esta vida ya no vale la
pena,  acabémosla»  y  la  mente  o  el  sentimiento  que  dice:  «Esto  es
hermoso, tengo una familia estupenda, un trabajo magnífico, una casa
preciosa y mucho dinero, etc… quiero vivir». Tenemos una lucha. Tal vez
podamos pensar que esto es una situación extrema pero es lo que suele
suceder en los casos de cáncer. Una parte profunda de mí ha renunciado,
no  quiere  vivir  más,  mientras  que  mis  partes  conscientes  quieren
continuar  viviendo.  Entonces  se  produce una lucha en el  cuerpo y  el
cuerpo se destruye a sí mismo… contra mi voluntad. Este es uno de los
casos en que el criterio de Júpiter,  conjuntamente con el de Saturno,
prevalece por encima del criterio del Sol y la Luna.    

Nuestra psique es muy compleja y en ella se pueden dar situaciones muy
difíciles.  Y  nosotros  vivimos  en  nuestro  cuerpo.  Debemos  tomar
conciencia  de  que  el  cuerpo  es  nuestro  vehículo  de  existencia.
Podríamos decir que transporta a nuestra psique y le da soporte. Y en
nuestra conciencia muy a menudo no tenemos en cuenta este hecho.
Decidimos  porque  sabemos,  porque  hemos  pensado,  comprendido,
reflexionado, planificado, etc...,  tomamos decisiones que pueden estar
en contra de los intereses de la psique y el cuerpo… y esto nuevamente
es una de las principales causas de enfermedad.  

Y  aquí  tenemos  el  mecanismo  de  traslación  que  muestra  como  se
producen los procesos psicosomáticos. Tenemos (1) el mundo que nos
rodea, diferentes situaciones, (2) la percepción de nuestros sentidos, (3)
la  reacción  del  sistema  endocrino  que  produce  hormonas  y  (4)
reacciones corporales como conclusión. Esto es la vía psicosomática.

Lo que presento con este esquema es una herramienta básica. Solo con
esto no podemos decir ante qué enfermedad estamos. Si conocemos la
enfermedad física podemos rastrear ciertas reacciones e intentar llegar
a las funciones básicas e identificar si se trata de una enfermedad que



tiene  que  ver  con  el  sistema  Marte-Venus  o  si  se  incumplen  los
requerimientos  de  Júpiter,  etc.,  pero  para  esto  necesitamos  ver  más
estructuras  que  podemos  ver  en  la  carta.  Estas  estructuras  son
combinaciones de planetas vinculados por aspectos de diferente tipo y,
adicionalmente, tenemos la relación con los signos y el sistema de casas.

Todos los planetas están en un signo y una casa. Esto son marcos en los
que el planeta está inmerso. Los planetas controlan partes del zodíaco  y
partes del sistema de casas.  

Otra  cosa que descubrí  tiene que ver  con los  signos.  Aquí  vemos las
cruces  de  los  signos  y  también  de  las  casas.  Tenemos  tres  cruces:
cardinal, fija y mutable.  Lo que sucede es que determinados sistemas
del cuerpo están regidos por ciertas cruces.                

Aquí tenemos los sistemas líquidos. El sistema sanguíneo corresponde a
la cruz cardinal. 

Los sistemas de agua corresponden a la cruz fija. Todos los órganos que
contienen agua (por ejemplo el cerebro está inmerso en agua, el ojo está
relleno de agua… y todas las células  contienen agua como medio de
transporte de sustancia. Todos estos sistemas de agua están regidos por
la cruz fija.                                       

Y el sistema linfático que produce mecanismos de defensa está regido
por la cruz mutable. El  sistema linfático va al sistema sanguíneo para
aportar mecanismos de defensa a la sangre.   

Así pues tenemos que los sistemas líquidos están relacionados con las
cruces. El sistema sanguíneo con la cruz cardinal, los sistemas acuosos
con la cruz fija y el sistema linfático con la cruz mutable. Esta es una de
las  correspondencias  pero  cada  cruz  tiene  correspondencias  en
diferentes niveles.  

Por  otra  parte  tenemos  una  división  más  detallada  del  sistema
sanguíneo.  Se  divide  en  tres  partes,  dos  grandes  y  una  pequeña:  el
sistema circulatorio mayor o sistémico (que se divide en dos subsistemas



o circuitos) y el menor o pulmonar. Las arterias y las venas forman parte
de un mismo subsistema. 

El sistema mayor comprende el tronco y las piernas (subsistema inferior)
y también los hombros, los brazos y la cabeza, etc. (subsistema superior).
El  sistema  menor es  el  circuito  de intercambio entre el  corazón y  los
pulmones, en el que la sangre se recarga de oxígeno y libera CO2. 

       

El circuito sistémico inferior (tronco y piernas) corresponde a la cruz cardinal.
El  circuito  sistémico superior  (cabeza,  hombros y  brazos)  corresponde a la
cruz mutable. Y el circuito pulmonar (corazón y pulmones) corresponde a la
cruz fija.   

Los médicos no suelen distinguir  las partes  superior  e  inferior  del  circuito
sistémico pero tienen su nombre diferenciado.  La presión sanguínea en el
circuito sistémico inferior puede ser diferente de la del superior pero no se
suele hacer ningún uso práctico de esto. 

Pero  tiene  su  importancia  porque  hay  cosas  que  no  se  pueden  explicar  a
menos que hagamos esta discriminación.  Por ejemplo, tomemos el caso de la
migraña. Hay personas que tienen constantemente migraña y se debe a un
desequilibrio entre estas dos partes. Presión alta en el circuito de la cabeza y
los  brazos,  y  baja  en  el  tronco  y  las  piernas.  Para  movernos  necesitamos
presión alta o normal en las piernas pero si la presión es baja no podemos
movernos  bien.  Y  si  al  mismo  tiempo  tenemos  presión  alta  en  la  cabeza,
quisiéramos movernos  pero somos incapaces de hacerlo.  Y  esto es  lo  que
produce  el  dolor  de  cabeza.  Demasiada  presión.  La  voluntad  de  actuar
contrae  los  vasos  sanguíneos  para  poder  moverse  pero  esto  hace  que  la
presión aumente aún más.    

El  infarto  de  miocardio  en  cambio  proviene  del  sistema  pulmonar  que
corresponde a la cruz fija. Como vemos es muy importante discriminar entre
estas cruces para ver dónde está el problema.



Los circuitos sistémicos inferior y superior tienen que ver con el movimiento y
las  cruces  cardinal  y  mutable  son  precisamente  las  cruces  «movibles».  En
cambio  la  cruz  fija  es  estable.  Y  en  el  sistema  menor  o  pulmonar  (fijo)
tenemos una función constante (fija) de: «Hacia atrás y hacia delante, hacia
atrás  y  hacia  delante…»  tiene  que  ser  algo  muy  regular,  una  especie  de
contador exacto, de lo contrario pueden producirse arritmias.

Si en la cruz fija encontramos componentes activos como Marte o el Sol, o
aspectos rojos (cuadraturas y oposiciones), tenemos elementos que quieren
moverse pero como están en un sector fijo (por ejemplo el circuito pulmonar),
tienen  que moverse  de  una  manera  muy  regular,  no  de  forma  agitada  ni
apresurada. Si con una constelación así se producen movimientos agitados, se
producirán problemas. Es simple y fácil de ver. 

Veamos ahora el mecanismo psicosomático desde otra perspectiva. Tenemos
nuevamente  las  tres  cruces  y  ahora  las  relacionamos  con  conceptos
psiquiátricos. Ahora dejamos el nivel del cuerpo y vamos al nivel de la psique,
del  equipo  mental  y  emocional.  Estos  conceptos  son  derivaciones  de
funciones clásicas típicas en terminología psiquiátrica. 

Cardinal Maníaco-Depresivo

Fija Paranoico-Catatónico

Mutable Epiléptico-Histérico

 

Maníaco se refiere al brazo activo de la cruz cardinal (Aries-Libra) y depresivo
el brazo pasivo (Cáncer-Capricornio). 

Paranoico (miedo de los demás porque todos quieren hacerme daño, actitud
defensiva)  se  refiere  al  brazo  pasivo  de  la  cruz  fija  (Tauro-Escorpio)  y
catatónico (estado  de  no  percepción,  estar  totalmente  encerrado  en  el
interior  de  uno  mismo  resistiendo  cualquier  percepción;  por  ejemplo,  si
tocamos a un catatónico, no reacciona) al brazo activo (Leo-Acuario).  

Epiléptico se refiere al brazo activo de la cruz mutable (Géminis-Sagitario) e
histérico al brazo pasivo (Virgo-Piscis).



Esta clasificación es una tipología psiquiátrica. Son casos extremos en los que
la enfermedad puede verse con absoluta claridad. (La esquizofrenia no está
incluida porque no está definida de manera clara, es una especie de cajón de
sastre  y  las  diferentes  escuelas  la  definen  de  manera  diversa.  No  es  un
término que puede utilizarse de manera inequívoca).

Son  tres  tipos  básicos  que  tienen  una  función  activa  y  pasiva  en  los  dos
brazos. Aquí no nos referimos necesariamente a las enfermedades clínicas.
Los  términos  derivan  de  las  enfermedades  pero  estos  tipos  son  bien
conocidos para nosotros.  

Conocemos  bien  la  cruz  cardinal  y  sabemos  que  los  cuatro  signos  que  la
componen tienen diferentes tipos de reacción. Y sabemos, por ejemplo, que
Aries  y  Libra  encajan  mucho  mejor  que  Aries  y  Cáncer  porque  Cáncer  es
diferente, es muy pasivo y toma las cosas a medida que le llegan, no va a por
ellas, mientras que Aries siempre va a por las cosas, como Libra, aunque Libra
lo hace de una manera más suave (Libra va sobre todo hacia las personas).

(Respuesta a pregunta) Las oposiciones son una muestra clara de ocupación
de un brazo y en consecuencia indican la existencia de un comportamiento
típico activo y probablemente también de los correspondientes problemas.
También pueden activar la vía psicosomática. 

Por  lo  tanto,  esta  tipología  no  hace  referencia  a  enfermedades  sino  a
patrones de comportamiento. Estas definiciones las podemos deducir de la
astrología, de las cruces. En mucha de la bibliografía astrológica no se presta
mucha atención a las cruces y sin embargo son muy importantes, la mayoría
de  las  veces  los  comportamientos  y  las  reacciones  se  asocian  a  los
temperamentos (los elementos) pero la relación con las  cruces es mucho más
clarificadora.

Tenemos dos sistemas que podemos observar de la misma forma: los signos y
las casas. Ahora he mencionado los signos pero podemos hacer lo mismo con
las  casas.  Debemos  discriminar  entre  el  significado  de  los  signos  y  de  las
casas. Los signos muestran cualidades genéticas, cualidades que traemos con
nosotros al nacer, características que hemos heredado de nuestra familia y
que están ahí como potencial. Las posiciones de los planetas en los signos
constituyen  una  estructura  básica,  un  patrón  natal  que  traemos  como
potencial a la vida. Los planetas en los signos muestran lo que quisiéramos
hacer en la vida, cómo quisiéramos afrontarla. Pero también recibimos una
educación, un condicionamiento por parte de nuestro entorno que ejerce una
influencia  sobre nosotros  desde la  infancia  hasta  la  madurez.  Esto es  una
segunda capa o estructura que se nos impone a través del condicionamiento.
El  condicionamiento  refleja  el  modo  de  actuar,  el  comportamiento  y  el
aprendizaje. Y esto es el sistema de casas.  

Podríamos  decir  que  el  sistema  de  casas  entra  en  funcionamiento  en  el
momento  de  nacimiento.  Y  esto  es  muy  importante  para  comprender  las
enfermedades  porque  hay  enfermedades  endógenas  (innatas)  y  exógenas
(producidas  por  situaciones  del  mundo  exterior).  Esta  discriminación  es



esencial en psicología y en medicina también debería serlo, aunque es cierto
que en medicina es más difícil hacer esta diferencia.  

(Respuesta  a  pregunta)  Las  estructuras  genéticas  pueden  contener
enfermedades inherentes pero la mayoría de nosotros somos portadores de
estas estructuras. La cuestión es: ¿Porqué algunas personas desarrollan las
enfermedades y otras no? La respuesta la encontramos muchas veces en el
sistema de casas porque en él encontramos las energías del condicionamiento
exterior, que está activo no solo en la infancia sino durante toda la vida.

Durante toda nuestra vida estamos expuestos a fuerzas condicionantes que
quieren que hagamos ciertas cosas y que las hagamos de una determinada
manera. Y si nuestra constitución no está hecha para eso, acabamos teniendo
problemas. Hay una presión exterior que afecta a nuestro interior. Podemos
ver esta presión del siguiente modo… digamos que tenemos una oposición
Tauro-Escorpio y que en consecuencia, por constitución (genética) tenemos la
tendencia al comportamiento paranoico, pero que en el sistema de casas esta
oposición cae en el eje 6-12… esto nos habla de la diferencia que hay entre lo
que traje conmigo al  nacer y lo que el  entorno espera que yo haga (como
quieren que me comporte). Una persona así mostrará reacciones paranoides
ante los problemas existenciales. Cuando se encuentre en una situación en la
que no tenga asegurado el pan de mañana, mostrará una reacción paranoide.
Y si la situación continúa y no encuentra la manera de gestionarla bien, puede
acabar en  enfermedad física por el mecanismo psicosomático.  

En  realidad  la  reacción  paranoide  estará  cubierta  por  un  marco  de
comportamiento  histérico.  Cualquier  psiquiatra  tendrá  dificultades  en
discriminar  entre  los  dos  tipos  de  comportamiento.  Probablemente
diagnosticará  histeria  porque  en  la  superficie  verá  indicaciones  claras  de
histeria pero en el trasfondo hay paranoia. Y sólo se podrá curar si se va a la
paranoia.       

En  este  tipo  de  casos,  los  astrólogos  podemos  identificar  de  forma  clara
problemas que tanto los psiquiatras como los médicos tienen dificultades en
reconocer. Tenemos una herramienta que nos permite discriminar de manera
clara.  

Gracias por su atención.

Traductor: Joan Solé, 2019

   

                


