
El miedo y su significado en el desarrollo espiritual 
 

Bruno Huber 
 2003 API Verlag (Adliswil/Zurich)  

 2005 API Ediciones España, S.L.  

 
Artículo aparecido en la revista Astrolog nº 132, febrero de 2003. 
Conferencia transcrita por Rita Keller. 
 
Hoy abordaremos el tema del miedo y lo relacionaremos con una materia especialmente 
importante para nosotros: el desarrollo espiritual. Probablemente todos vosotros ya 
habéis afrontado, de una u otra manera, esta cuestión. 
 
El asunto que nos ocupa está también relacionado con las tres cualidades básicas: las 
energías de la luz, del amor y de la fuerza en sí. 
 
La luz podemos compararla, en principio, con la conciencia, la razón o el intelecto, 
cualidades espirituales que tienen todos los seres humanos. 
 
El amor es el factor más fundamental y esencial en el ser humano. Aquí se incluye el 
amor a nuestros semejantes y todo lo relacionado con esto, por ejemplo, el contacto y la 
manera de vivir junto a los demás. 
 
Y, finalmente, la fuerza, o también podríamos decir el poder en sentido positivo. Pero 
también podríamos elegir la palabra voluntad. 
 
En mi opinión, estas tres cualidades básicas son cualidades del ser humano. Incluso 
diría que el ser humano es el único ser vivo que emplea estas capacidades de una 
manera más o menos consciente. 
 
La voluntad contiene una cualidad superior de la que quisiera hablar pero también 
hablaremos de la inteligencia. Estos dos factores desempeñan un papel esencial en el 
tema del miedo. Pero, antes de continuar, quisiera poner en contexto los conceptos de 
miedo y desarrollo espiritual. 
 
Cuando se los contempla de manera separada no parecen tener relación. Pero voy a 
abordarlos conjuntamente de manera intencionada. En mi trabajo como asesor he 
podido constatar que la mayoría de mis clientes se esfuerzan, de uno u otro modo, por el 
crecimiento espiritual. He estado en contacto con este tipo de personas desde hace 
muchos años y sé que el desarrollo espiritual siempre conlleva dificultades. Pueden ser 
perturbaciones temporales pero los problemas que surgen pueden también llamarse 
crisis de crecimiento. 
 
¿Qué es el desarrollo espiritual?  
En principio, el desarrollo es crecimiento. Desarrollarse es crecer. Cuando decimos que 
un animal o una planta se desarrolla bien, queremos decir que crece bien. 
 
En las personas lo llamamos crecimiento. Pero no se trata sólo de crecimiento corporal 
y bienestar sino, sobre todo, de un proceso de desarrollo y un crecimiento espiritual. 
Creo que esta definición previa es muy importante. 



 
También podríamos formularlo de una manera diferente: el desarrollo espiritual es un 
proceso de aumento progresivo de inteligencia, o más precisamente, un proceso de 
incremento de conciencia. Las personas que se preocupan de su desarrollo espiritual 
quieren conocer su mundo cada vez mejor... quieren comprenderlo. 
 
La historia de la humanidad nos permite constatar que en los comienzos de todas las 
grandes culturas hubo ciencias, por ejemplo la astrología (que entonces estaba unida a la 
astronomía y las matemáticas).     
 
En realidad, la ciencia creada por la humanidad es uno de los síntomas más fabulosos y 
grandiosos del desarrollo espiritual. La ciencia surge de la necesidad de conocer el 
mundo mejor y más exactamente para así poder controlarlo. En relación con esto 
quisiera mencionar la cita bíblica: «Creced y multiplicaos, dominad toda la Tierra 
(Génesis 1)». Esta frase pone de manifiesto un impulso básico en el ser humano: el 
impulso investigador. En realidad, esta necesidad diferencia al ser humano de los 
animales y las plantas. Este «impulso» es tan fuerte como otros impulso que 
normalmente se definen como tales: el impulso sexual, el impulso de poder... y no debe 
reprimirse. Durante un tiempo puede permanecer sin manifestarse y en determinados 
individuos puede aparecer poco, pero es una característica básica del ser humano. Es 
precisamente este impulso el que produce el crecimiento espiritual, esto es, la necesidad 
de crecer espiritualmente. 
 
¿Y qué nos aporta este esfuerzo por aprender a conocer mejor el mundo en que 
vivimos? Nos aporta la capacidad de vivir de manera más consciente. 
 

Este esfuerzo lo dirigimos fundamentalmente hacia 
fuera, hacia el mundo exterior, por ejemplo hacia la 
naturaleza física, biológica o zoológica, como hace la 
ciencia. Por supuesto también puede dirigirse hacia el 
cielo, como hace la astronomía. 
 
También puede dirigirse hacia otras personas. Por 
ejemplo, (como hacen muchas personas) podemos 
intentar observar a nuestros semejantes para saber 
cómo o cuando reaccionan, y así comprenderlos 
mejor. 
 
Pero aquí vemos un cierto comportamiento de 
protección. Si queremos saber cómo y cuándo 
reaccionará alguna persona, en realidad lo que 
queremos hacer es protegernos. Queremos estar 
seguros ante posibles sorpresas. 
 

Esto nos lleva al tema del miedo. Un comportamiento de protección (como se conoce 
esta mecánica que acabo de mencionar) presupone un miedo a un posible peligro. No es 
solamente lógico sino también real. Toda actitud defensiva, todo esfuerzo realizado para 
protegerse mejor presupone la existencia de un miedo a un peligro. 
 



Normalmente, el miedo tiene que ver con algún peligro. Y el miedo se manifiesta de 
muchas formas, con muchas orientaciones y produce muchos efectos. Puede ser muy 
grande, muy fuerte, en determinados momentos incluso sofocante, y en ciertos casos 
puede durar toda la vida. Puede ser sutil, ser sólo efectivo «por debajo de la línea del 
cinturón» de manera que no seamos conscientes de él. Puede adoptar todas las formas 
posibles y moverse en distintas direcciones. 
 
Pero todos los miedos tienen un origen, un comienzo o una fuente común. En el origen 
de todos los miedos está el miedo atávico a la muerte que tienen todas las criaturas, esto 
es, el miedo a no continuar con vida, a ser aniquilado, a morir de hambre o a ser asolado 
por el aislamiento. En el fondo, el miedo siempre tiene que ver con el miedo a perder la 
vida. En otras palabras, en la raíz de todos los miedos está el miedo existencial. 
 
Muchas personas buscan las respuestas que les permitan mantener la existencia en la 
iglesia. Quieren tener la seguridad de que sobrevivirán incluso después de la muerte 
física. Es el miedo el que esencialmente produce la necesidad de sobrevivir, de 
continuar viviendo o, en un sentido más exagerado, de inmortalidad. La inmortalidad es 
la respuesta ideal a todos los miedos. Si soy inmortal ya no tengo miedo a la muerte. 
Debido a este miedo atávico, muchas personas buscan respuestas en las religiones. 
 
Para las personas que queremos desarrollarnos espiritualmente, es importante 
comprobar qué miedos nos influyen cuando tratamos con ciertas opiniones o dogmas 
filosóficos, éticos o religiosos. El hecho de aferrase a cualquier punto de vista fijo (por 
ejemplo a dogmas) puede ser un impedimento importante para el desarrollo espiritual 
pues es negarse a aprender. El aprendizaje tiene mucho que ver con el crecimiento 
espiritual y es muy importante tener claro que desarrollo es crecimiento. 
 
Definición psicológica 
Antes de proseguir quisiera introducir algunas definiciones puramente psicológicas del 
miedo humano. De este miedo atávico a la muerte surgen tres miedos básicos que 
normalmente no experimentamos como miedos sino como impulsos básicos: el impulso 
de alimentarse (hambre), el impulso de autoconservación o de autoafirmación y el 
impulso de reproducción. 
 
Estos son los conceptos que empleamos usualmente para referirnos a los impulsos 
básicos del ser humano. Tienen la función de asegurar la supervivencia biológica del ser 
humano (aunque también están presentes en los animales y probablemente también en 
las plantas). 
 
Los animales y las personas que no tienen estos impulsos no son capaces de vivir. 
Debemos alimentarnos para no morir de hambre. Debemos defender nuestra piel 
(aunque a veces es cuestionable cómo lo hacemos). Y además la raza humana debe 
reproducirse, esto es mantenerse.  
 
Estos tres impulsos básicos son también tres miedos básicos. Podemos representarlos de 
una manera diferente. 
 
El impulso más fuerte es el de autoconservación o autoafirmación, esto es, la voluntad 
de prevenir o evitar cualquier peligro para el cuerpo en caso de que sea posible. En el 



ser humano, la tendencia a evitar el peligro es más acentuada que la de defenderse de él. 
Éste es el impulso más fuerte y también el miedo más intenso. 
 
El segundo impulso se manifiesta en la necesidad de ser fuerte, tener fuerza para 
protegerse y defenderse. Necesitamos unas piernas fuertes, unos buenos pulmones, una 
buena circulación sanguínea... Esto presupone tener fuerza muscular. El segundo 
impulso básico es pues el impulso de alimentarse. Debemos comer para vivir, de lo 
contrario el motor no funciona, las células no se pueden renovar... si  no alimentamos el 
aparato corporal constantemente con combustible, acaba muriendo. 
 
El impulso de alimentarnos (el hambre) hace que nos procuremos lo que necesitamos. 
Una subdivisión importante de este impulso es la necesidad de almacenar existencias y 
no vivir totalmente al día.  
 
Todos sabemos lo importante que es para muchas personas el deseo de asegurarse 
mediante una pensión. Esto es prevenir, que en definitiva es una expresión directa del 
impulso de alimentarse. 
 
El tercer impulso básico ya no tiene que ver con la protección o la conservación del 
individuo sino con la descendencia: debemos preocuparnos de la conservación de la 
especie. 
 
Esto explica también el marcado impulso de muchos padres, de vivir a través de sus 
hijos. A partir de esta tendencia, proyectan en ellos, quieren hacer de sus hijos lo 
máximo posible cuando en realidad probablemente no les corresponde. Proyectan en sus 
hijos sus propios deseos y las metas que no han logrado alcanzar. Todos los padres que 
quieren eternizarse en sus hijos deberían reflexionar sobre este mecanismo. 
 
Estos son, pues, los tres impulsos básicos. El impulso de autoconservación o de 
autoafirmación exige que adquiramos y practiquemos determinadas capacidades que 
nos permitan hacer lo necesario para mantenernos vivos. 
 
Para satisfacer el impulso de alimentarse se necesita la capacidad de manejar bien la 
economía. 
 
El tercer impulso nos lleva al amor, el erotismo, la sexualidad y, en un sentido más 
amplio, a la necesidad de contacto. Este tercer impulso requiere desarrollar una cualidad 
importante: la confianza. No suele ser algo evidente pues cuando están activos los 
impulsos de sobrevivir o de alimentarse, el ser humano es fundamentalmente 
desconfiado. 
 
Desconfiamos de nuestros congéneres y suponemos que nos podrían quitar nuestras 
provisiones o que nuestra vida podría estar en peligro. 
 
Si una persona piensa que alguien quiere robarle sus posesiones o quitarle la vida puede 
volverse como una hiena. Y la suposición no debe ser necesariamente algo realista sino 
que puede surgir a partir de una tendencia paranoica. 
 



Los tres impulsos básicos 
El miedo que se desarrolla en forma diferenciada a partir de los tres impulsos básicos es, 
en el caso del primer impulso, el miedo a resultar herido, a la debilidad y a la 
enfermedad. Si queremos sobrevivir necesitamos capacidades fuertes pues la debilidad 
y la enfermedad significan incapacidad cuando algún peligro amenaza. En el caso del 
primer impulso encontramos la necesidad de huir del peligro o de luchar por mantener 
la propia vida. 
 
En situaciones difíciles, el ser humano tiene una mayor tendencia a huir que a luchar. 
Cuando hay peligro, el ser humano tiene la tendencia natural de desaparecer de la zona 
de peligro. Siempre que sea posible, prefiere emplear la inteligencia que los músculos. 
Ser valiente supone un gran esfuerzo y esto no va demasiado con el ser humano. No 
obstante, en determinados períodos de la historia el valor se consideraba una cualidad 
muy importante. En la época feudal, por ejemplo, el valor se consideraba más 
importante que el amor crístico a los semejantes. 
 
Esta actitud también era muy valorada entre los indios norteamericanos y naturalmente 
esto caracterizó ciertos rasgos de la raza o de una determinada época. Pero incluso en la 
época feudal, que nos es más conocida que la cultura de los indios norteamericanos, 
quien más triunfos obtenía en los torneos o en las luchas de esgrima era quien tenía más 
trucos y más rápido los cambiaba. Es decir, que los que tenían más oportunidades no 
eran necesariamente los más fuertes o valerosos sino los que funcionaban de una 
manera más inteligente. 
 
En otras palabras, la inteligencia ha permitido sobrevivir mejor al ser humano en todos 
las épocas. 
 
El segundo impulso, el impulso de alimentarse, está relacionado sobre todo con el deseo 
de seguridad. Cualquier inseguridad supone un posible riesgo de perder las reservas que 
hemos almacenado en algún lugar, ya sean de dinero o de arroz. En principio lo esencial 
no es de qué se trata sino del hecho de que tenemos reservas, esto es, posesiones. Y 
donde reina la  inseguridad o la inestabilidad, las posesiones están en peligro. 
 
Además, el ser humano no quiere vivir en la pobreza (aunque muchos pasan toda su 
vida en este estado). Podemos imaginarnos el miedo que deben tener las personas que 
viven en una permanente pobreza... pues la pobreza es uno de los miedos básicos del ser 
humano. 
 
Por esto es comprensible que el ser humano, también en nuestros días, intente erradicar 
este mal de la sociedad. Incluso el comunismo intentó ir, a su manera, a la raíz de este 
mal.  
 
El impulso de alimentarnos quiere que nos aseguremos de que hoy tendremos suficiente 
comida pero también los próximos días. Esto significa tener una cierta seguridad y hace 
que construyamos casas, ciudades, cajas de caudales... Todo son objetos de seguridad 
que nos protegen tanto a nosotros como a nuestras posesiones y reservas. Una forma un 
tanto refinada de este impulso nos hace planificar, reflexionar sobre qué puede pasar 
mañana, preparar las cosas a largo plazo, hacer planes de viaje, llegar a acuerdos, firmar 
contratos. 
 



Y, por último, el tercer impulso. Su expresión más común es la desconfianza. Queremos 
recibir simpatía, hacer cosas conjuntamente con otras personas, es el verdadero impulso 
social que también contiene en su interior el impulso de reproducción. 
 
En el contacto con los demás queremos sentirnos como en casa, tener sensación de 
calor, sentir confianza. Los otros dos impulsos básicos nos hacen ser desconfiados con 
todo y con todos y, en consecuencia, en el ámbito del tercer impulso, tenemos necesidad 
de amor y confianza. Ésta es una cualidad muy destacada del ser humano. Otra forma de 
manifestación de este impulso es el miedo a la fealdad, es decir, el miedo a no ser 
simpático. 
 
Queremos gustar a los demás y para ello debemos ser agradables, simpáticos, divertidos 
o guapos. Esto produce una impresión armónica positiva en los demás y aumenta 
mucho nuestras posibilidades de encontrar simpatía. Esto es algo que puede observarse 
de manera general en todas partes. Su una mujer guapa se dispone a cruzar la calle, 
probablemente llamará la atención de los automovilistas; en cambio, si se trata de un 
anciano con toda seguridad nadie se fijará. 
 
Este mecanismo de preferir lo bonito tiene que ver con la necesidad de gustar a los 
demás. Resulta extraordinariamente interesante comprobar cómo reaccionamos, por 
ejemplo, en una película a una cara fea. También hay animales que tenemos catalogados 
como feos y  normalmente también peligrosos. Este miedo forma parte del impulso de 
reproducción. 
 
El miedo más intenso y más conocido relacionado con este impulso es el miedo a la 
soledad. La soledad es muy difícil de soportar para la mayoría de personas. Cuando las 
circunstancias nos obligan a estar solos o cuando nos sentimos aislados del entorno, 
sentimos un dolor muy profundo. 
 
Así pues, lo que hemos visto son miedos que se derivan de los tres impulsos básicos y 
que, a su vez, se derivan del miedo atávico a la muerte. Estas definiciones psicológicas 
previas son necesarias pues, una y otra vez, he constatado que las personas que se 
esfuerzan por su desarrollo espiritual dan poca importancia a estas cosas banales y 
naturales. 
 
Factores de perturbación    
Sobre todo, estas personas no se dan cuenta de que estos miedos son auténticos factores 
de perturbación en su desarrollo espiritual. Son fuerzas impulsivas que deben 
mantenernos biológicamente vivos. Ésta es su tarea, pero puede colisionar con nuestra 
tendencia de desarrollo, ser un impedimento o causarnos auténticas dificultades que casi 
no comprendemos. 
 
Como acabamos de ver, los miedos y los impulsos están estrechamente relacionados, es 
decir, que en la realidad psicológica, ambas cosas no pueden separarse. Los impulsos 
son fuerzas y los miedos pertenecen a los mecanismos de control. Los miedos son 
limitaciones, sobre todo restricciones de la libertad. No siempre podemos hacer lo que 
queremos. A veces actuamos tal como quiere nuestro miedo. Cada uno de nosotros tiene 
ejemplos en su propia vida. Esto hace referencia tanto a cuestiones laborales como a la 
conducta con amigos, como al desarrollo espiritual. Una y otra vez nos encontramos en 



la situación de no poder hacer lo que queremos. Por miedo, por puro miedo, aunque no 
lo reconozcamos como tal porque, tal vez, trabaje ocultamente y le demos otro nombre. 
 
A continuación, quisiera abordar un par de cuestiones relacionadas con la limitación de 
la libertad. 
 
El desarrollo espiritual está inseparablemente relacionado con el concepto de libertad. 
El desarrollo espiritual, que supone crecimiento espiritual y expansión de la conciencia, 
sólo puede tener lugar en un medio o una atmósfera de libertad. Los reconocimientos no 
son posibles si estamos sometidos a algún tipo de suplicio o si tenemos el estómago 
vacío. Si nuestros impulsos nos obligan a realizar cualquier tipo de acción que 
condiciona nuestra existencia física, no estamos en un estado de libertad. En una 
situación así no podemos pensar claramente ni buscar respuestas, no somos libres. No 
podemos emplear nuestra voluntad pues ésta está también inseparablemente unida con 
el concepto de libertad. 
 
La libertad 
Debemos definir el concepto de libertad de manera muy clara. La cuestión es ¿qué 
entendemos por libertad? ¿Son libres los gatos y los perros? ¿Tienen libertad los 
animales? No, esto es algo que podemos afirmar tranquilamente. Un gato no puede 
decidir si quiere cazar un pájaro o si quiere echarse y dormir. Lo hace todo a partir de 
reflejos condicionados y éstos reflejos están dirigidos por impulsos. Cuando el gato 
tiene hambre, acaricia mis piernas con el lomo y lo hace como una señal de que quiere 
que le dé comida. Esto es un mecanismo que está activo en el gato. Cuando está 
satisfecho y todo está bien, incluso puede anunciar su necesidad de amor. Pero esto 
también es una necesidad condicionada que proviene de las fuerzas impulsivas, no es 
libertad. 
 
¿Por qué decimos que el ser humano tiene la posibilidad de la libertad? Porque es 
consciente de su individualidad. Ésta es la pequeña pero tremendamente importante 
diferencia. El animal no es consciente de su individualidad. No dice: «Quiero comer 
algo». Tiene hambre y en ese momento está tan identificado con esta sensación de 
hambre que sólo percibe la necesidad, no el yo. Un animal se identifica siempre con 
estados determinados originados por las necesidades impulsivas. 
 
El ser humano es pues un individuo. Es capaz de ser libre y cuando lo es puede llegar a  
reconocimientos espirituales. Cuando la libertad se limita siempre es debido a miedos y 
los miedos hacen que el ser humano pierda la libertad. Entonces no es posible pensar 
claramente ni tener experiencias sutiles o visiones. Quiero mencionar aquí un caso 
especial, el de los mártires 
 
Los mártires son perseguidos, encarcelados y sometidos a tormentos por un sistema 
enemigo y, sin embargo, llegan a reconocimientos espirituales, a un crecimiento 
espiritual explosivo. 
 
Esto está aparentemente en contradicción con lo que he dicho antes pero está 
relacionado con el hecho de que estas personas se ven lanzadas más allá de la 
efectividad del miedo por el propio suceso. El miedo a ser herido, a ser débil o a 
enfermar es llevado al «punto de ebullición» por el suplicio y se derrama pues no hay 
ninguna posibilidad de hacer nada contra la fuente de ese miedo. Entonces la libertad 



está ahí de nuevo, pero hay que estar dispuesto a renunciar a uno mismo y a la propia 
vida. La supervivencia queda, entonces, en manos del verdugo. Y en este estado de 
libertad, el reconocimiento espiritual es tan posible como en un estado de libertad 
alcanzado por uno mismo. Por eso los mártires nos impresionan tanto. 
 
Tal vez, en la historia de la humanidad, desde el punto de vista espiritual, el martirio 
haya producido un efecto educativo. Personas que habían alcanzado un cierto nivel de 
madurez, pero que por sí mismos no podían superar un determinado punto en el proceso 
de desarrollo espiritual, recibían a través del destino la posibilidad de dar un paso 
importante.   
 
Lo llamamos destino pero, tal vez, quien dirige este poder es una instancia. ¿Es la 
propia alma o mónada? También podríamos decir que es Dios quien nos ayuda en ese 
momento, como dirían los místicos cristianos. Pueden aparecer fuerzas que no sólo nos 
ayudan a superar este punto de gran dificultad sino que tal vez hayan producido la 
situación para que podamos dar el salto. 
 
Visto así, podríamos considerar el martirio casi como un mecanismo educador divino. 
En este sentido, queda claro que el miedo también puede ser un método educativo 
espiritual. 
 
Hay filosofías que señalan estos mecanismos como un hecho histórico. Los puntos de 
vista teosóficos, rosacruces y antroposóficos hacen alusión clara a estos mecanismos. 
Esto es también un factor que ha sido históricamente efectivo. 
 
Hoy existe otro factor del que queremos ocuparnos: el desarrollo espiritual al que 
aspiramos. Pero esto está muy relacionado con nuestros miedos, los miedos que 
llevamos con nosotros, que son comunes a todas las criaturas y que no podemos 
sencillamente desconectar puesto que somos seres biológicos. Debemos ir al encuentro 
del miedo conscientemente, confrontarlo y superarlo o transformarlo. 
 
En este punto quiero hacer una clasificación del ser humano en tres grupos: la persona 
que forma parte de la masa, la individualista y la persona consciente espiritual. Son tres 
tipos bien distintos. 
 
Las personas de la masa son la mayoría, individualistas hay menos y las personas 
auténticamente espirituales son muy pocas. Las personas de la masa son el nivel básico. 
 
Por diferentes razones, voy a definir estos grupos de manera más detallada. 



Las personas de la masa     
Todos debemos saber lo más claramente posible dónde estamos en nuestro proceso de 
desarrollo. En mi opinión, esto es muy importante. La clasificación que acabo de 
introducir corresponde a un determinado estatus en el proceso de desarrollo y es 
importante que sepamos en qué nivel nos encontramos. Sobre todo para no engañarnos. 
El autoengaño es un enemigo del desarrollo espiritual y, cuando se da, nos quedamos 
atascados. 
 
Una persona de la masa no se conoce a sí misma y sabe muy poco de sí. Conoce sus 
datos oficiales: cuándo nació, de qué familia procede, cómo han vivido sus padres y 
abuelos...  
 
Se puede identificar consigo mismo pero no conoce su psicología. No sabe cómo es su 
interior y no conoce sus fuerzas individuales. La consecuencia es que se deja llevar de 
un lado a otro por el entorno y sigue las corrientes del momento porque no se conoce a 
sí mismo. Tiene una voluntad débil y no es capaz de asumir responsabilidades pues para 
hacerlo se requiere una voluntad fuerte. Se ve impulsada de un lado a otro no sólo por 
personas y situaciones sino también por sus miedos. 
 
Además, para estas personas, quienes se muestran como individualidades son en cierto 
modo sospechosos. Tienden a tratarlos de manera crítica o con violencia, eso sí, nunca 
solas, siempre en grupo. Son extremadamente conscientes del colectivo donde viven y 
se abren paso. Tienen las ideas muy poco claras en lo referente a sus metas que, 
normalmente, aceptan de su entorno, sus padres, sus profesores... Muy a menudo tienen 
metas ilusorias o construyen castillos en el aire que no tienen nada que ver con la 
realidad. Sus metas en la vida se basan en la seguridad de su supervivencia. Cuando una 
persona no se plantea unas metas más allá de éstas, probablemente pertenezca al tipo de 
persona de la masa. También es típico de estas personas que no tengan una idea clara de 
sus límites individuales y que no sepan dónde acaba su espacio vital. Para un individuo, 
los límites son una protección y, en la medida en que es consciente de ellos, se puede 
proteger. Si no sabemos dónde empieza nuestro territorio, tampoco podemos 
defenderlo. 
 
Así pues, la persona de la masa no tiene una conciencia clara de sus límites, está 
desprotegida y, por lo tanto, necesita protección del colectivo. Por eso debe regirse 
según el colectivo y seguir sus normas, para que el colectivo lo proteja y así tenga el 
sentimiento de seguridad y pertenencia. Evidentemente, una persona así está muy lejos 
de poder vivir y hacer realidad sus posibilidades espirituales.         
 
Las personas individualistas 
El segundo tipo es el individualista que, como dijimos antes, es menos frecuente y en el 
pasado sólo se daba en los niveles superiores. Hoy es más frecuente encontrar a 
personas que aspiran  a la individualidad pues el ser humano quiere elevarse por encima 
de la masa, quiere ser diferente porque sabe que es un individuo con cualidades y 
capacidades especiales. Se levanta y tiende a adoptar funciones de guía. La mayoría de 
las veces estas personas ponen un gran empeño en asumir responsabilidades (a 
diferencia de las personas del colectivo o de la masa, que rehuyen la responsabilidad). 
 
El individualista asume responsabilidades y pone de manifiesto, ya sea con palabras o 
con su comportamiento, que se regula a sí mismo y que nadie puede decirle lo que debe 



hacer. Esto es una frase típica o incluso un comportamiento típico. Pero estas personas 
tienden a abusar de la libertad de los demás. Se toman libertades y tienden a emplear los 
codos, lo que muchas veces es a costa de la libertad de otras personas. Esto es mucho 
menos defendible, sin embargo, en los libros de historia encontramos nombres de 
personas así que han dejado huella en la historia. 
 

Los individualistas que quieren destacar del 
colectivo suelen esforzarse por construir una 
imagen de sí mismos, una imagen que proyectar 
para producir una impresión en las personas de la 
masa que los llevan a hombros y de esta manera 
llevar a cabo la tarea dirigente que desean realizar.    
 
Un individualista percibe claramente sus límites y 
los deja claros para los demás. Tiene ámbitos de 
regencia o de dominio, ya sean físicos como algún 
tipo de posesión o en conceptos de tipo más 
psíquico como podría ser tener poder sobre 
personas. 

 
Una persona así puede protegerse bien a sí misma porque conoce bien sus límites y 
quiere delimitar el ámbito que domina y conoce a fondo. Esto es lo que se conoce como 
protección individual, a diferencia de la protección colectiva que es la que necesitan las 
personas de la masa. Los individualistas desarrollan sus capacidades individuales al 
máximo. 
 
La persona espiritual   
Por último tenemos el tercer tipo. Las personas conscientes (como sería correcto 
llamarlas desde el punto de vista psicológico) o las personas espirituales como también 
puede decirse. 
 
Estas personas viven una individualidad consciente, su autoridad espiritual hace que no 
sea necesario que luchen por su individualidad ni para defender su soberanía e 
integridad. Están por encima de esto y saben que, en principio, nada puede pasarles. Su 
integridad e individualidad son evidentes. 
 
Evidentemente se les puede robar algo o intentar desacreditar pero raramente las afecta. 
Se sienten miembros de la comunidad, no obstante son individualidades muy marcadas 
y en las cuestiones individuales no se rigen por la opinión de los demás. Tienen un 
comportamiento íntegro y hacen lo que, según su responsabilidad, creen que deben 
hacer. 
 
Son personas muy conscientes de su entorno y se sienten responsables en lo social 
porque se saben parte de la comunidad. Saben (como las personas de la masa) que sin la 
comunidad no podrían vivir y por eso la tienen en cuenta. No intentan nunca engañar ni 
perjudicar a nadie porque saben que si perjudican a la sociedad se perjudican a sí 
mismos. Sus objetivos sólo pueden comprenderse conjuntamente con sus metas 
espirituales en relación con la individualidad. No las pueden separar ni dejar de lado.      
  



Así como el individualista tiene metas de grandeza, poder... en las que se enfatiza 
mucho el yo, a veces de manera un tanto excesiva, la persona consciente o espiritual 
tiene metas realistas pero suprapersonales. 
 
La persona espiritual ve sus límites como un impedimento. La idea de estar limitada 
aquí y allá, limitada por los miedos o la incapacidad no encaja con ella. Por eso se 
esfuerza en superar estos miedos e incapacidades. Quiere superar sus límites. Así como 
el individualista está contento con sus límites y se ocupa de (por lo menos) mantenerlos, 
la persona consciente intenta superarlos. Por eso, análogamente, vive como una persona 
social y hace cosas para la sociedad. En principio, cuando ha llegado a la madurez no 
muestra ninguna actitud de protección. No necesita protección porque ya se siente 
protegida... sabe que es parte de la totalidad. 
 
Su autoridad natural hace que busque responsabilidades sociales, que asuma 
responsabilidades por los demás, por el todo: ésta es, en la mayoría de los casos, su 
motivación vital. Su supervivencia personal ya no está en primer plano y finalmente 
desaparece del horizonte por carecer de sentido. La persona espiritual crece más allá de 
sus límites y esto sólo es posible cuando se enfrenta conscientemente con sus miedos. 
 
Las personas de la masa y los individualistas están todavía impulsados por sus miedos y 
lo consideran algo natural. A este grupo pertenecen los dirigentes de nuestra sociedad 
que dicen que siempre ha habido guerra, que siempre habrá y que nunca cesará. Esto es 
una concesión fatal a la realidad de los impulsos y una incapacidad de ver que el ser 
humano puede ir más allá de esta realidad de los impulsos. Efectivamente, el ser 
humano puede hacerlo, como lo han demostrado muchos individuos a lo largo de la 
historia. Grandes figuras de la historia, místicos, mártires... héroes espirituales 
podríamos decir en el auténtico sentido de la palabra. 
 
Quiero añadir algo más: para superar el miedo se necesita algo más que valor. Quién 
tiene miedo de algo concreto y sencillamente cierra los ojos y sale corriendo es, en 
lenguaje claro y diáfano, un estúpido. Al hacerlo se pone en una situación peligro que 
no puede ni quiere calibrar. Y la probabilidad de que lo supere es relativamente baja. 
Tiene tan poco sentido como engañarse a sí mismo o imaginarse que uno es algo que en 
realidad no es. 
 
Para superar el miedo debemos confrontarnos con él, ir a su encuentro y ser conscientes 
de él. No cerrar los ojos y escapar corriendo sino permanecer ante él, mirarle a la cara y 
aguantarlo aunque sea desagradable. El miedo suele ser peor que lo que lo causa. 
 
A menudo es un miedo psíquico a peligros que ya no tienen que ver con nuestro cuerpo 
sino que hacen referencia, por ejemplo, a nuestra supervivencia en un determinado nivel 
social o a nuestra carrera profesional. Esto no son miedos vitales reales, más bien podría 
decirse que son artificiales. Tener o poder vivir con más o menos dinero no es algo 
fundamental, es relativo. Si somos humildes y no tenemos grandes exigencias podemos 
vivir con menos dinero. Pero en nuestra sociedad, el prestigio es mayor cuanto más 
dinero se tiene. De todos modos esto no tiene nada que ver con la realidad de poder 
existir. Pero los impulsos que nos causan miedos sólo están dirigidos al objetivo de 
existir, no a satisfacer las normas de la sociedad en la que vivimos ni a hacer realidad 
determinadas esperanzas. Esto son miedos irreales y es muy importante tenerlo claro si 
queremos avanzar espiritualmente. 



 
Contra los miedos básicos que deben mantenernos vivos, no debemos luchar, al menos 
no por el momento. Tal vez en algún momento en el estadio final del desarrollo 
espiritual pudiera ser interesante o incluso decisiva la cuestión de si podemos o no 
superar el miedo existencial. Para las personas que son conscientes de la espiritualidad y 
de sus posibilidades personales, y que luchan por ellas, estos miedos artificiales son sus 
verdaderos enemigos. Estos miedos deben ser desmantelados pues aquello contra lo que 
luchamos no son más que puras ilusiones. Desde la óptica espiritual no tienen ningún 
sentido y no nos aportan nada. Sólo nos producen problemas con nuestro entorno, 
peleas, juegos de poder y nos llevan a abusar de la libertad de los demás. 
 
Es importante tenerlo en cuenta y, también aquí, sólo hay una posibilidad que nos puede 
dar buenos resultados. Debemos enfrentarnos con estos miedos que, muchas veces, ni 
siquiera reconocemos como tales. Por ejemplo, si somos ambiciosos, no lo 
reconoceremos como miedo pero, desde el punto de vista psicológico la ambición es 
miedo. Nuestros padres y nuestro entorno nos han inculcado que demostraremos que 
somos buenos y que tenemos una buena capacidad de superar la existencia si, con 
ambición, somos capaces de alcanzar una buena posición social. Si no lo conseguimos, 
los demás no nos aceptarán, por lo tanto debemos esforzarnos para conseguirlo. Si por 
miedo no podemos satisfacer esta esperanza nos sentimos bajo estrés, lo que a la larga 
puede ocasionarnos un infarto. 
 
En el trasfondo de todo esto hay miedos irreales. Lo que debemos hacer es 
confrontarlos, reconocerlos como tales, soltarlos, darnos cuenta de que son irreales, que 
son ilusiones y tratarlos como tales. Esto tiene una relación directa, de primer plano y 
claramente sustancial con el desarrollo espiritual. 
 
¡Cuántas cosas malas somos capaces de hacer los humanos a partir de estas 
motivaciones de miedo inconscientes! Sin embargo, como personas espirituales no 
podemos continuar haciéndolo. 
 
Éste es un tema muy amplio sobre el que debemos reflexionar. Lo que hemos visto es 
una muestra. Debemos profundizar cada vez más en esta cuestión pues es un tema 
espiritual fundamental. Podemos saber mucho sobre las leyes espirituales pero si no 
aplicamos estos conocimientos para tomar conciencia de nuestros miedos irreales e 
ilusorios, si no los confrontamos y los eliminarlos para que dejen de ser factores 
importantes en nuestra vida, a pesar de nuestros conocimientos no tendremos ninguna 
oportunidad de avanzar por el camino de desarrollo espiritual.     
 
Traducción: Joan Solé, 2005        
 
   
        


